Bijbelstudie van Gert A. van de Weerd en Henk Schouten over

Het Evangelie Naar Mattheus

Bijbelvertaling uit: Weerd, De Verklaring van Matthets
Aflevering 6: Mattheis 5:23-48 en 6:1-10

We vervolgen nu met Mattheis 5:21-37 De Toepassing van de Thora (wet) in het Messiaanse Rijk

In aansluiting op de vorige tv-uitzending gaan we nu verder met de verklaring van de Bergrede (ook wel
Zaligsprekingen genoemd). Daarin spreekt Jezus Christus over de weg naar én de verwezenlijking van het
Messiaanse Rijk; het Godsrijk waarvan Jezus Christus Koning zal worden.

Voor de Gemeente is dat de weg naar de Zaligheid, het hemels VVaderland waar Jezus ons woning bereidt
(Johannes 14:2). In beide gevallen voorziet de Bergrede de ‘gelovige op weg’ van regels ten leven,
waardoor hij/zij het smalle pad naar een goddelijke toekomst kan gaan. In beide gevallen spreekt de
Bergrede ook van hoge idealen die in ‘aardse sferen’ niet te verwezenlijken zijn. Ze schilderen dan ook
een panorama van wat eens komen gaat, dus van een ideale samenleving.

Vers 23 Wanneer u om die reden uw voorgeschreven offergave op het grote altaar wilt aanbieden, moge u
zich daar dan realiseren dat deze broeder van u iets tegen u heeft.

Vers 24 Laat daar dan liever de voorgeschreven offergave achter, voor het grote altaar en ga heen.
Verzoen u eerst met deze broeder en als u dan weer aangekomen bent, biedt dan pas uw voorgeschreven
offergave aan.

Vers 22 wordt hier verder uitgewerkt. Want het Messiaanse Rijk zal strikte wetten kennen. Zondige daden
worden gestraft en moeten worden beleden. Daarna dient de zondaar een schuldoffer te brengen in de
tempel. Is hij dat voldoende? Neen want de boeteling moet zichzelf onderzoeken of wel recht gedaan is aan
het slachtoffer. Zijn schuldoffer zou hem anders tot zonde zijn! In geval hij zich niet verzoend heeft, mag
hij niet offeren en moet hij/zij zich eerst verzoenen. Deze wijze van rechtdoen zal tot een liefderijke
maatschappij leiden en zo wordt ten overvloede duidelijk dat Jezus over het Messiaanse Rijk spreekt. Ook
wordt helder dat de Tien Leefregels van Jezus echt zin hebben, want een dergelijke staat kan pas na lang
oefenen verworven worden.

Vers 25 Stel u vanaf het begin welwillend op jegens uw tegenstander zolang u met hem op de juiste weg
bent, opdat deze tegenstander u niet uitlevert aan een bevoegde rechter en deze rechter u overlevert aan
de gerechtsdienaar en u dan in de gevangenis wordt geworpen.

Vers 26 Voorwaar, voorwaar, Ik zeg u: Dan zult u beslist niet vrijkomen totdat het zover is dat u

zelfs de laatste cent betaald hebt.

Het sleutelwoord tot die betere maatschappij is het woord welwillend. Beide partijen dienen tot vredige
afwikkeling bereid te zijn. Er staat wel één voorbehoud: zolang u met hem op de juiste weg bent. Is dat een
juridisch slimmigheidje die voorgaande regel frustreert? Neen, want die weg wordt door de Messiaanse Wet
bepaald. Beide partijen kunnen de ander namelijk bij een bevoegde rechter aanklagen. En de rechter zal
direct reageren en degene die schuldig is straf opleggen. Kwijtschelding is er dan niet bij; de laatste cent
moet betaald worden. Zo wordt het kwaad overal direct aangepakt en ontstaat er een evenwichtige en
rechtvaardige wereld.

Vers 27 U hebt gehoord dat tot de vaderen gezegd is: Pleeg geen overspel.

vers 28 Echter Tk zeg u dat eenieder die uit lust een vrouw met zijn ogen uitkleedt, in zijn eigen hart reeds
overspel met haar aan het plegen is.

Ook op seksueel gebied wordt de bron van het kwaad aangepakt. Er wordt niet gewacht tot iemand een

1



seksuele wandaad gepleegd heeft. Ongeoorloofde avances worden als misdaad aangemerkt. Dat heeft niets
te maken met de natuurlijke aantrekkingskracht tussen mannen de vrouwen. Die is door de hoge God de
mens ‘ingeschapen’. Als ik een mooie vrouw bewonder, is dat niet fout. Hier wordt seksuele losbandigheid
veroordeeld — lust losgekoppeld van de liefde — en daarmee pornografie want die heeft satanische wortels.

Vers 29Als dan uw eigen rechteroog u ten val brengt, verwijder dan zelf uw oog en doe het weg, want het is
u tot winst dat één van uw eigen lichaamsdelen vergaat en niet uw gehele lichaam naar het Gehenna
overgebracht wordt.

Vers 30 En als uw eigen rechterhand u ten val brengt, hak hem af en doe hem weg, want het is u tot winst
dat één van uw eigen lichaamsdelen vergaat en niet uw gehele lichaam naar het Gehenna overgebracht
wordt.

Weinig plaatsen in de Bijbel maken zo onverbloemd duidelijk dat het kwaad in zijn vroegste stadium in ons
hart ontstaat. Want het pad van de zonde is ook een leertraject — de overtreder verhardt door ‘oefening in
het kwaad’. En die voert hem uiteindelijk naar het oordeel: het Gehenna. Is dit de dood van de ziel? Dat is
niet zeker. De dood van de ziel wordt in vers 22 beschreven als: het grote Vuur van het Gehenna. Hier
missen we de uitdrukking het grote Vuur. Toch lijkt het er op dat Gehenna van dit vers verwijst naar 22.

Vers 31 Ooit is gezegd dat wie overweegt zijn eigen vrouw weg te zenden, haar een scheidbrief moet geven.
vers 32 Maar 1k zeg u dit: Wie overweegt zijn eigen vrouw weg te zenden, uitgezonderd vanwege een
beschuldiging van overspel, zet haar aan om zelf echtbreuk te plegen en wie van plan is een gescheiden
vrouw te trouwen pleegt overspel.

Hier is sprake van ‘De Scheidbrief van Mozes’ (lees Deuteronomium 24:1). Die werd door de Joden zeer
verschillend geinterpreteerd. Velen zagen elke vorm van ontevredenheid als een scheidingsgrond (zelfs het
aanbranden van eten). In die tijd was het dus heel gemakkelijk om te scheiden. Jezus veroordeelt die
praktijk en past de wet zonder enige restrictie toe. De man is hier de verdachte. Hij wordt niet alleen van
overspel beschuldigd, maar ook van het aanzetten tot overspel als zijn ex-vrouw trouwt met een andere man
— de schuld daarvan draagt haar eerste man!

Vers 33 U hebt meermalen gehoord dat tegen de vaderen gezegd is: Leg geen valse eed af, maar houdt alle
eden die u voor de hoge Heer gezworen hebt.

Men maakte in Jezus’ tijd onderscheid tussen eden op ‘de Naam’ van God en zweren bij geschapen dingen.
De eerste formule werd als bindend beschouwd, de tweede mocht ontbonden worden als daar een reden
voor was (wat de ‘ontbindende partij’ bepaalde). Dat is natuurlijk een legalisatie van listig gedrag en dat
haat de hoge God.

vers 34 [k echter zeg u helemaal niet te zweren, noch bij de hoge hemel — omdat het de troon van de hoge
God is;

Vers 35 Noch bij deze aarde — want dat is Zijn voetbank; noch bij Jeruzalem —want dat is de stad van de
Grote Koning;

Vers 36 NOCh zou u moeten zweren bij uw eigen hoofd - want u kunt zelfs niet één haar wit of zwart maken.
Vers 37 Laat echter uw eigen jawoord echt ja zijn; nee echt nee. Al wat daaraan toegevoegd wordt leidt tot
ellende.

Elke belofte, toezegging of bewering moet eerlijk en oprecht zijn. Het toevoegen van een eed op allerlei
gronden dient slechts om een listige uitweg te creéren en dat is strijdig met de Goddelijke Wet. Bovendien
leidt een dergelijke manier van doen alleen maar tot ellende — tot tweespalt.

Het is daarom maar de vraag of zweren op de Naam van God voor christenen aan te bevelen is. Er staat
immers geschreven (Deuteronomium 24:1 NBV21):

Misbruik de naam van de HEER, uw God, niet, want wie zijn naam misbruikt laat Hij niet vrijuit gaan.
Het lijkt er dus sterk op dat ons zweren een vorm van misbruik is.




Matthels 5:38-48 De Liefde als Drijfveer in het Messiaanse Rijk

Voorwoord: Met deze verzen zet Jezus geen maatschappelijk bestel neer dat in deze wereld kan bestaan.
Hier wordt gesproken over een wereld die door Jezus Christus bestuurd wordt — het toekomstige
Messiaanse Rijk. Dan valt Israél onder de bescherming van de hoge God Zelf en is Hij haar hoogste
gebieder. Die ideale maatschappij zal een lichtend licht zijn voor de volken — een stad op een berg
(Matthets 5:14). Dan zal het ware Israél de aanjager zijn van een wereldwijde bekering; een
opwekkingsbeweging zoals deze aarde nooit eerder gezien heeft.

Vers 38 U hebt gehoord dat gezegd is: Oog om oog en tand om tand.

vers 39 Maar Ik zeg u: Reageer niet vijandig op de veroorzaker van het kwaad. Integendeel, keer iemand
die u op de rechterwang slaat ook de andere toe.

Deze leefregels zijn moeilijk te realiseren, tenzij men allerlei nare gevolgen accepteert, want kwaadwilligen
zullen er misbruik van maken. In het Messiaanse Rijk is dat het ideaal. Daar kan het ook, want misdaad zal
er nauwelijks voorkomen en onmiddellijk gestraft worden.

Deze regels gelden dus niet voor ons. Toch zijn er altijd gelovigen geweest die deze graad van heiligheid
(want dat is het) met heel hun kunnen nastreefden. Velen schoten daarbij het leven in. Toch... in de
volksmond werden ze heiligen genoemd — terecht!

Vers 40 Als iemand u een proces wil aandoen ten einde uw eigen onderkleed af te nemen, sta hem

dan ook de bijpassende mantel af.

Vers 41 En als iemand u zal dwingen één mijl te gaan, ga dan twee mijl met hem.

We noemen dit vurige kolen op iemands hoofd stapelen. Werkt dat? In onze maatschappij nauwelijks. In
het Messiaanse Rijk zal eenieder in de leefregels van Jezus onderricht worden en zullen ze ook gaan
werken.

Vers 42 Geef eenieder wat hij vraagt en keer u niet af van iemand die geld van u lenen wil.

Als je dat in onze tijd doet, ben je in recordtijd failliet. Geen weldenkend mens neemt zulke risico’s. Onze
maatschappij is dus ver is afgedwaald van het ideaal, zoals God die voorschrijft. In het Messiaanse Rijk zal
elke vorm van fraude tot gerechtelijke vervolging leiden. Dit vers roept de rijke op om zijn kapitaal in te
zetten om de naaste te helpen. Want ook in het Messiaanse Rijk zal er verschil zijn in welstand — de ene
mens is nu eenmaal meer capabel dan de ander. De uitwassen daarvan — een schrijnend verschil tussen arm
en rijk — worden zo effectief bestreden.

Vers 43 U hebt altijd gehoord dat gezegd werd: U moet uw naaste liefhebben en uw vijand haten.

vers 44 Echter Tk zeg u: Heb uw vijanden lief en zegen hen die u vervloeken. Doe goed aan allen die u
haten en bidt voor hen die u bedreigen en vervolgen, opdat u kinderen van uw hoge Vader moge worden,
Die in de hemelen is.

Vers 45 Hij laat immers Zijn zon opgaan over ellendige en goede dingen en laat het regenen over
rechtvaardigen en overtreders.

Vers 44 propageert een levenshouding waarin de liefde op elk terrein het kwaad bestrijdt. Het kwaad wordt
als het ware ‘weggeknuffeld’ door vurige kolen op het hoofd van de dader te stapelen. Die levenshouding
leidt tot een opmerkelijke beloning, want zo iemand zal kind van de hoge VVader genoemd worden. Moeten
we dat letterlijk nemen alsof iemand zo ‘geridderd’ wordt? Absoluut en het zal mij niet verbazen als daar
een officiéle ceremonie aan vooraf gaat, zoals heden als iemand tot ridder geslagen wordt.

Zowel de rechtvaardigen als de overtreders profiteren van de zegeningen van God. God eist daarom van
hen om elkaar in liefde te bejegenen en zich zo die zegeningen waard te tonen.

Vers 46 Als u liefhebt omdat iemand anders u liefheeft, is dat dan een verdienste? Beslist niet! Ook de
tollenaars handelen zo.



Vers 47 En als u alleen uw eigen broeders groet, wat voor bijzonders doet u dan? Ook de tollenaars
handelen zo.

Liefde tussen man en vrouw, en tussen ouders en kinderen, is heel gewoon. Daar kan een mens zich niet op
beroemen; ook zondaren kennen liefde. Als voorbeeld noemt Jezus tollenaars die in Israél slecht bekend
stonden. In het Messiaanse Rijk is eenieder een broeder of zuster, want heel dat Rijk zal de liefde tot Wet
hebben.

Vers 49 Wees dan geestelijk volwassen. Uw hemelse Vader is immers volmaakt!

Deze zin wijkt nogal af van de traditionele vertalingen. In onze vertaling mijden we het woord volmaakt dat
we wel in andere vertalingen vinden, want die staat is een mens op deze aarde niet gegeven. Volmaakt
worden, zoals jullie hemelse Vader volmaakt is (zoals velen vertalen) betreft bovendien een onmogelijke
doelstelling. Dat lukt zelfs niet in de Zaligheid. Daarvoor staat de Eeuwige God te hoog boven ons. In vers
49b (waar we hetzelfde woord vinden) kunnen we een vertaling met geestelijk volwassen daarom niet
toepassen, omdat die uitdrukking ‘opgroeien van’ suggereert en de Eeuwige is altijd dezelfde. Met onze
vertaling lossen we de contextuele problemen op, volgen we zo goed mogelijk de Griekse grondtekst en
verkrijgt de zin logica.

Uitleiding: Met voorgaande zin sluit Jezus aan bij de rode draad van Matthels 5 die immers een proces van
geestelijke opvoeding beschrijft die geworteld is in de liefde. De doelstelling is om geestelijk volwassen te
worden en dat leidt uiteindelijk toch tot een vorm van volmaaktheid — het hoogste doel voor een mens —
echter niet op deze wereld maar in de hemelse Zaligheid.

MattheUs 6 - Inleiding

Dit is een heel mooi hoofdstuk. Het biedt diepe troost voor elke gelovige die verlangt naar een rein leven én
een afschuw heeft van alle kwaad waarmee hij/zij in aanraking kom. Jezus Christus geeft ons richtlijnen die
in feite een leercurve zijn op weg naar een geweldige toekomst: de Zaligheid na dit leven die Hij voor de
Zijnen bereid heeft.

Matthels 6:1-4 Barmhartigheid Betonen

Vers 1 Wat betreft het verrichten van al uw barmhartigheid het volgende: Doe het niet voor de mensen
met de bedoeling om door hen gezien te worden, want dat zal geen loon dragen bij uw hoge Vader in de
hoge hemel.

Onze daden hebben invloed op de toekomstige positie van de gelovige in de hemel. Jezus noemt dat loon en
vers 20 spreekt van ‘schatten in de hemel verzamelen’. Hoe die beloning in de Zaligheid concreet uitwerkt,
weten we niet. Romeinen 2:29b (NBV21) spreekt in dat kader van: En de lof die men ermee oogst, komt
niet van mensen maar van God. Die verzekering dient voor gelovigen voldoende te zijn.

Vers 2 Wanneer u uit barmhartigheid handelt, bazuin dat dan niet rond zoals al die huichelaars in
synagogen en op belangrijke straten doen, opdat zij algemeen eer zouden verwerven onder de mensen.
Voorwaar Ik zeg u: Zij hebben hun loon volledig vereffend.

Farizeeén en Schriftgeleerden dachten zichzelf een hoge maatschappelijke én geestelijke status toe. Dit
droegen ze opzichtig uit in kleding en handelen. Zo werd het lange Achttien Gebed in het openbaar
gereciteerd. Jezus noemt ze huichelaars en stelt dat ze met die ‘status’ hun loon al volledig ontvangen
hebben. Dat is een bikkelharde veroordeling, want zo verwerven zij zich ook geen schatten in de hemel
(vers 20). Hier staat hun behoudenis ter discussie!

Vers 3 Als U echter uit barmhartigheid handelt, laat dan uw linkerhand niet weten wat uw rechterhand
doet, opdat alle liefdewerk dat u doet in het verborgene geschiedt.



Dit vers spreekt niet over collectieve barmhartigheid. Die is namelijk altijd duidelijk zichtbaar — zoals
hulpverlening na een ramp of de goede werken van het Leger des Heils en Artsen zonder Grenzen. Jezus
spreekt over individuele vormen van barmhartigheid. Die dienen in het verborgene te geschieden en wel om
twee redenen: 1. Om te voorkomen dat de ontvanger in verlegenheid gebracht wordt en haar of zijn noden
publiek worden. 2. Omdat een christen zich nooit mag beroemen op zijn barmhartige daden die immers een
vanzelfsprekend voortvloeisel zijn van de Wet Gods om armoede te voorkomen en ellende te verzachten.

Vers 4 Want uw hoge Vader, Die alles ziet wat verborgen is, zal het Zelf wel vergelden als alles

geopenbaard wordt.

Want indien wij in stilte goeddoen wordt dat waargenomen door de hoge God, Die alles ziet wat verborgen

is. En dan volgt een bijzondere mededeling: Hij zal het Zelf wel vergelden als alles geopenbaard wordt.

Dat verwijst nadrukkelijk naar vers 1, waar over ‘loon in de hemel’ gesproken wordt. Paulus zegt in 1

Korintiérs 3:15 dat mensen die de Zaligheid beérven, in de aanloop daarvan een moment zullen ondergaan

— kort na de opstanding — waarin zij met belangrijke zonden in hun leven zullen worden geconfronteerd.

Dat zal pijn doen, maar zij worden toch gered als door vuur heen. Als tegenwicht zijn daar de schatten die

een gelovige in de hemel verzamelt. Die zijn uit liefde verworven en daarover zegt 1 Petrus 4:8 (NBV21):
Heb elkaar vooér alles innig lief, want liefde bedekt tal van zonden. Jakobus 5:20 bevestigd dat:

19 Broeders en zusters, als een van u afdwaalt van de waarheid en een ander laat hem daarheen

20 terugkeren, dan mag hij weten: wie een zondaar van het dwaalspoor terugbrengt, redt hem van de dood
en wist tal van zonden uit.

Kunnen we dan gerechtvaardigd worden uit de werken? Of: Kunnen we zelf de stap naar de Zaligheid

verdienen? Neen, daartoe zijn we niet in staat. Daar hebben we het bloed van Christus voor nodig. Echter

als dat ons eenmaal is toegevallen, zorgen schatten in de hemel ervoor dat eigen zonden weggewassen

worden. Dat we zo wellicht de pijn van een kwellende zelfconfrontatie kunnen ontlopen!

Matthels 6:5-9 Bidden en Aanbidding

Vers 5 Wanneer u overweegt een gebed op te zenden, wees dan niet als al die huichelaars, want zij
genieten ervan om overal in synagogen en op de hoeken van belangrijke straten rechtopstaand te bidden,
teneinde door zoveel mogelijk mensen gezien te worden. Voorwaar ik zeg u: Daarmee hebben zij hun
loon volledig vereffend.

Vaak wordt dit vers vertaalt met: Als u bidt, maar dat staat er niet! Jezus spreekt niet over een kort gebed
dat overal uitgesproken kan worden. Hij heeft het over aanbidding en spreekt over de innerlijke toestand
van een gelovige vdordat die tot aanbidding van God overgaat en vervolgt dan met een beschrijving hoe
het niet moet.

Voorwaar ik zeg u: Daarmee hebben zij hun loon volledig vereffend.

De eer die huichelaars op aarde verwerven, wordt door Jezus als volledige compensatie aangemerkt voor
hun uiterlijke vroomheid; de hoge God hecht er geen waarde aan. Daarmee zegt Jezus dat huichelaars geen
schatten in de hemel (vers 20) ontvangen.

Geldt dat alleen de Farizeeérs en Schriftgeleerden? Neen, zij dienen als kwalijk voorbeeld. Jezus spreekt tot
gelovigen en waarschuwt hen! Vers 5 is een snoeihard oordeel, want zonder krediet in de hemel zal het
oordeel de huichelaar treffen (vers 4 — 1 Korintiérs 3:15).

Vers 6 Echter als U overweegt een gebed op te zenden, ga dan uw eigen kamer binnen. Voel u, na de deur
gesloten te hebben, dan pas geroepen om een gebed op te zenden tot uw hoge Vader Die immers ook
verborgen is. Dan zal uw hoge Vader, Die al wat verborgen is ziet, het vergelden als alles geopenbaard
wordt.

Nogmaals opent Jezus met een beschrijving van de innerlijke toestand van een gelovige vodrdat die tot
aanbidding overgaat. Dit voorbereiden is belangrijk, want een mens spreekt dan tegen de hoge God! Dat
vereist een eerbiedige houding én weloverwogen woorden.

5



Jezus zegt ons in afzondering te gaan als we individueel tot onze Vader in de hemel bidden. Zorgvuldig
beschrijft Hij de te volgen procedure.

Het woord overweegt duidt ‘toeleven naar’; geestelijke voorbereiding. Dan dient de bidder in afzondering te
gaan. Als dan de bidder zich zo tot de hoge God richt, zal Hij ook luisteren.

De verborgenheid van de bidder wordt vergeleken met de verborgenheid van de hoge God. Want geloof is
een innerlijke gemoedstoestand, geen publieke demonstratie. Hebreeén 11:1 (NBV21) legt het helder uit:
Geloof is de zekerheid dat alles waarop we hopen werkelijkheid wordt, het overtuigt ons van de waarheid
van wat we niet zien. Die geloofszekerheid begint als een verlangen en wordt door het werk van de Heilige
Geest een zekerheid. Het is een geschenk van de hoge God.

Vers 7 Als u in gebed gaat, onthoud u dan van loos gepraat gelijk al de heidenen doen, want zij menen dat
zij verhoord zullen worden vanwege hun overvloed aan woorden.

Gaf vers 6 al aan dat een zekere voorbereiding nodig is voordat we de hoge God aanbidden, hier spreekt
Jezus over de inhoud van onze aanbidding. De heersende praktijken onder de heidenen (veelheid van
woorden en eindeloze herhalingen) worden als kwalijk voorbeeld gesteld. Die boodschap dienen wij ons
ook aan te trekken. Ik heb in mijn leven vele lange gebeden aangehoord. Er bleef echter zelden iets van
hangen. Daarentegen zijn gebeden uit het hart vaak een stamelen tot de hoge God, een hulpkreet om
gehoord te worden — die blijven wel hangen.

Echter, daarmee zijn we er niet. Onze gebeden zijn namelijk vaak een lijst van wensen, waarin we van de
hoge God vragen of Hij in wilt grijpen. Wonderlijk, want dat gebeurt maar weinig — het regent immers over
rechtvaardigen en goddelozen in gelijke mate.

Bidden we dan verkeerd? VVaak wel. Het is daarom dat Jezus ons een eenvoudig gebed leert — vers 9-13. Dat
gebed is in de wij/ons-vorm dus een collectieve aanbidding — het is een ceremonieel gebed. Daarmee
verkeren we op heilige grond, zoals eens Mozes toen de hoge God tot hem sprak, Exodus 3:4 (NBV21):
‘Kom niet dichterbij,” waarschuwde de HEER, ‘en trek je sandalen uit, want de grond waarop je staat, is
heilig. Waarom citeer ik juist deze tekst? Omdat elke aanbidding van de Hoogheilige tevens een offerande
is (Hosea 14:2), zowel individueel als collectief (bijvoorbeeld in de kerk). Dan is de plaats, waar u op dat
moment met broeders en zusters bent, tevens heilige grond geworden.

Vers 8 Jullie moeten niet als zij worden, want uw hoge Vader weet waar u behoefte aan heeft voordat u
Hem dat vraagt.

Elke gelovige wordt ‘gekend van de hoge God’. Hij weet wat wij doormaken en kent al onze noden.
Logische vraag is dan: Waarom lost Hij die noden niet op? Dat heeft te maken met de vrijheid van keuze
die de mens heeft. Wij kunnen de hoge God dienen of Hem afwijzen, ja zelfs besluiten Satan te dienen.
Indien nu de hoge God de noden van mensen die tot Hem bidden zou oplossen, dan zou niet de liefde tot
God aanleiding zijn om Hem te dienen, maar een lange levensduur (want als elke ziekte op het gebed
genezen wordt, wordt een mens heel oud) en rijkdom (God zegent in die veronderstelling de gelovige).
Daarmee is het fundament onder de onafhankelijke keuze — voor of tegen de hoge God — weggeslagen.

De tweede reden vinden we in 1 Johannes 5:11 (NBV21):
Wij kunnen ons vol vertrouwen tot God wenden, in de zekerheid dat Hij naar ons luistert als we Hem iets
vragen dat in overeenstemming is met zijn wil.
Zijn wil is de Raad Gods en die is heden gericht op het vestigen van Gods koninkrijk op aarde (het
Messiaanse Rijk) en op de ten hemelopname van de Gemeente van Christus. De weg daarnaar toe wordt
beinvloed door mensen die God dienen. Het kan dus voorkomen dat de hoge God wel in hun noden voorziet
(indien de Raad Gods ermee gediend is) en dan gebeuren er wonderen. Waar ligt de grens die bepaalt of de
hoge God een bede tot hulp verhoort? Die kennen wij niet. Het is daarom dat we soms verward raken als de
hoge God aan de één genezing of redding geeft en anderen kennelijk niet verhoord.

Dit is een uittreksel van de Verklaring van Mattheis door Gert A. van de Weerd. Daar wordt de grondtekst
diepgaand verantwoord.
6



Copyright: Gert A. van de Weerd; PMI Boeken BV.



