Bijbelstudie van Gert A. van de Weerd over

Het Evangelie Naar Matthe(s

Bijbelvertaling uit: Weerd, De Verklaring van Mattheus.
Aflevering 15: Matthets 12:22-50

Matthels 12:22-29 Van de Hoge God of van Satan?

De afkeer van de Farizeeén voor Jezus Christus en zijn daden is langzaam maar zeker in haat verkeerd. Dat
plaatst hen voor een dilemma. Jezus is in hun ogen ontmaskerd als een ontspoorde Rabbi met Semikhah,
maar hoe verklaren ze dan de wonderen die Hij doet? Het kan onmogelijk uit God wezen (zo zeggen zij),
dus moet wel het Satan zijn die zij Beélzebul noemen.

Vers 22 Toen bracht men iemand die een ernstige kwaal had waardoor hij blind en stom was en Hij genas
hem, zodat die blinde en stomme zowel sprak als zag.

Vers 23 Grote groepen mensen dromden toen samen. Ze waren buiten zichzelf en discussieerden met
elkaar over de vraag: Zou dit de Zoon van David zijn?

Vers 15 zegt dat Jezus allen genas. De omstanders zijn diep onder de indruk en drommen samen om dat te
bespreken. Ze begrijpen dat Jezus van God gezonden is; wellicht is Hij de Zoon van David, de Messias!

Vers 24 De Farizeeén echter die dat gehoord hadden, beweerden: Deze man kan geen demonen uitdrijven
tenzij door de Beélzebul, de overste van alle demonen.

Hoewel Jezus de Farizeeén probeert te ontlopen (vers 15), hebben ze Hem weer gevonden. Vanwege de
aanwezige menigte kunnen ze nog niets tegen Hem beginnen. Dus proberen de Farizeeén de mensen wijst
te maken dat Jezus — op basis van hun theologie die zij juist achten — de Messias niet kan zijn en dat hij
gebruik maakt van duivelse machten uit Satan (de Beélzebul).

Vers 25 De Heer Jezus nu Die op de hoogte was van hun denkbeelden, diende hen van repliek en zei:

Vers 26 EIk koninkrijk dat innerlijk verdeeld raakt, gaat te gronde en geen enkele stad of gemeenschap die
innerlijk verdeeld is, zal standhouden. Als de ene Satan de andere Satan uitdrijft, dan is hij immers een
gespleten persoonlijkheid. Hoe kan dan zijn koninkrijk standhouden?

Jezus weet hoe de Farizeeén over Hem oordelen. Met enkele zinnen veegt Hij hun argumenten van tafel.
Met een spottende ondertoon wijst Hij hen erop dat, indien Hij Satans werk doet, het toch wel heel raar is
dat Hij demonen uitdrijft — want dat zijn immers dienaren van Satan.

Vers 27 Stel dat 1k door Beélzebul demonen uitdrijf, door wie drijven uw volgelingen ze dan uit? Voor hen
zullen jullie zelf rechter moeten spelen.

Vers 28 Maar als 1k door de Geest van God deze demonen uitdrijf, dan is het Koninkrijk van de hoge God
tot zijn doel gekomen.

Jezus daagt de Farizeeén publiekelijk uit. Als je Beélzebul nodig hebt om demonen uit te drijven, dan geldt
dat ook de duivelbezweerders onder de volgelingen van de Farizeeén. Hij eist een uitspraak. Het is namelijk
inconsequent om hetzelfde resultaat toe te schrijven aan elkaar uitsluitende machten: God en Satan. Indien
hun volgelingen uit God handelen (wat de Farizeeén geloofden), dan geldt dat ook voor Jezus. Maar dan is
de strijd van de Farizeeén tegen Jezus tevens een ‘strijdt tegen God’! Jezus is hier heel scherp en dat komt
hard aan bij de Farizeeén!

Zijn doel (vers 28) duidt op de Raad Gods en dat is de vestiging van het Messiaanse Rijk als alle satanische
machten van de aarde verwijderd worden. Over dat doel spreekt vers 29.

Vers 29 Trouwens, hoe kan iemand het huis van de Sterke binnengaan om dat te kunnen bezetten, tenzij
hij die Sterke eerst zou vastbinden? Pas daarna zal hij zijn huis in beslag kunnen nemen.

1



Dit is een belangrijke uitspraak. Het Koninkrijk van God op aarde maakt per definitie een einde aan de
positie van Satan (de sterke) die de Overste van deze wereld is (Johannes 12:31, 14:30 en 16:11). Hij moet
het veld ruimen, voordat Jezus Koning van het Messiaanse Rijk kan worden. Satan wordt niet gedood, maar
gebonden voor een periode van duizend jaar (het tijdperk van het Messiaanse Rijk, Openbaring 20:1-3).
Pas als Satan gebonden is kan Jezus zijn huis (de aarde) in beslag nemen = Zijn rechtmatig erfdeel opeisen.

Matthets 12:30-33 De Lastering van de Geest

Met het woord lastering (blasphemia) wordt in de Bijbel gewoonlijk Godslastering bedoeld. En de Geest is
de Geest van God. De Lastering van de Geest is als uitdrukking niet zo bekend. Vaker gebruikt men een
synoniem: De zonde tegen de Heilige Geest (hoewel die naar vertaling fout is). Over de betekenis is weinig
eensgezindheid. Om daar wat helderheid in te scheppen wijden we er een nadere studie aan.

Excurs 1: De Lastering van de Geest

A. De Geest van God
Het wezen van God is niet aan een bepaalde plaats gebonden. Hij kan in de hemel verblijven, maar woonde
in het verleden tegelijkertijd op de aarde, namelijk in het Heilige der Heiligen van de tempel van Salomo.
De Geest van God kan dus op meerdere plaatsen tegelijk zijn. Omnipotent noemen we dat. Kunnen we God
dan zien? Neen, zoals Johannes 1:18 (NBV21) getuigt:
Niemand heeft ooit God gezien, maar de enige Zoon, die zelf God is, die aan het hart van de Vader rust,
heeft Hem doen kennen.
Er wordt van de hoge God gezegd dat Hij de gelovigen ‘nabij’ is. Psalm 139:6-8 zegt het zo:
Wonderlijk zoals U mij kent, het gaat mijn begrip te boven. Hoe zou ik aan uw aandacht ontsnappen, hoe
aan uw blikken ontkomen? Klom ik op naar de hemel — U tref ik daar aan, lag ik neer in het dodenrijk —
U bent daar.
En Psalm 139:17-18 (NBV21) spreekt van een geestelijke kracht uit God:
Hoe rijk zijn uw gedachten, God, hoe eindeloos in aantal, ontelbaar veel, meer dan er zand is bij de zee.
Ontwaak ik, dan nog ben ik bij U.
Evenals Jesaja 57:15 (NBV21):
Dit zegt Hij die hoog is en verheven, die troont in eeuwigheid — heilig is zijn naam: In hoogheid en
heiligheid zal Ik tronen met hen die gebroken zijn en nederig van geest, opdat de nederige geest herleeft,
opdat het verbrijzelde hart tot leven komt.

Beschrijven voorgaande teksten de Geest van God die op gelovige mensen nederdaalt? Neen, ze spreken
van een ‘geestelijke kracht van God’ die mensen bijstaat, gewoonlijk Israélieten of Joden. Die ‘kracht’ leidt
tot versterking van het goede in een mens. Dat kan soms een extatische ervaring zijn, vooral als die gepaard
gaat met een vorm van bekering.

De Heilige Geest is een voortzetting van de geestelijke kracht van de hoge God zoals die zich openbaart in
het Oude Testament. Ook die Geest kan aan mensen toebedeeld worden. Echter heden staat die niet meer
individuen van het volk Israél ter beschikking, maar het collectief van de Gemeente van Christus.

B. Een Goddelijke Geest — Riiah ’Elohim

Het blijkt dat de Geest van God nederdaalt op individuele mensen, zoals in 1 Samuél 10:10 (NBV21):
Toen ze bij Gibea aankwamen, kwam hun een stoet profeten tegemoet. Saul werd gegrepen door de geest
van God en raakte net als zij in vervoering.

Daar staat: riah ‘elohim (= een Goddelijke geest), dus is het God niet. Exodus 35:30-31 bevestigt dat:
Mozes zei tegen de Israélieten: De HEER heeft zijn keuze laten vallen op Besaleél, de zoon van Uri, de
zoon van Chur, uit de stam Juda. Hij heeft hem vervuld met goddelijke geest, met wijsheid, vakman-
schap en inzicht op allerlei gebied.

In voorgaande gevallen is sprake van een Goddelijke geest. Dat is een kracht Gods die de ontvanger wordt

toebedeelt, waardoor bepaalde, reeds bestaande eigenschappen versterkt worden. Jesaja 40:29 (HSV) legt

dat nog eens duidelijk uit:



Hij geeft de vermoeide kracht en Hij vermeerdert de sterkte van wie geen krachten heeft.

In sommige gevallen is echter sprake van een nog hogere vorm van Goddelijke bijstand: rizah Yahweh
genoemd. Dat is geen toegevoegde ‘kracht’, zoals de riah 'Elohim, maar een onderdeel van Gods Geest die
in mensen kan varen en zelfs wonderen kan bewerken.

C. De Geest van Jahweh: Riiah Yahweh
Behalve over een nabij-zijn spreekt de Bijbel ook over het toekennen van Gods Geest aan een mens. Dan
valt in de grondtekst altijd de naam Jahweh. Micha 3:8 (NBV21) is daar een goed voorbeeld van:
Ik (Micha) daarentegen ben vervuld van kracht, ik heb de geest van de HEER (Jahweh), ik ben
rechtvaardig en ik heb de moed om aan Jakob zijn wandaden bekend te maken, en aan Israél zijn zonde.
En Zacharia 4:6 (NBV21):
Toen zei hij: ‘Luister, dit zegt de HEER over Zerubbabel: Niet door eigen kracht of macht zal hij slagen
— zegt de HEER van de hemelse machten — maar alleen met hulp van mijn geest.
En Jesaja 11:2(NBV21):
De geest van de HEER zal op hem rusten: een geest van wijsheid en inzicht, een geest van kracht en
verstandig beleid, een geest van kennis en ontzag voor de HEER.
En Jesaja 42:1 (NBV21):
Hier is mijn dienaar, hem zal Ik steunen, hij is mijn uitverkorene, in hem vind Ik vreugde, Ik heb hem met
mijn geest vervuld (van Jahweh). Hij zal alle volken het recht doen kennen.
En Jesaja 61:1 (NBV21):
De geest van God, de HEER, rust op mij, want de HEER heeft mij gezalfd.

In het Oude Testament daalde de Geest van Jahweh uitsluitend op leiders van Israél neer, zoals koningen
en profeten. De laatste daarvan was Jezus Christus, zoals Matthelis 3:16 (Grondtekst) getuigt:
De hoge Hemel werd geopend en Hij (Jezus) zag de Geest van de hoge God neerdalen als een duif en
over Hem komen.

Als de riah Yahweh een mens wordt toegekend, gaat iets van de Geest van God in hem wonen en stijgen
zijn of haar daden uit boven het menselijke. Is dat steeds dezelfde mate van Geest? Neen, de Geest van
God wordt aan het formaat van de ontvanger en haar/zijn taak aangepast. Zo ontving Jezus veel grotere
krachten dan koning David of de profeten. Echter Mozes en Simson grotere krachten dan koning David.

Na de doop van Jezus Christus in de Jordaan daalde de Geest van God (Rizah Yahweh) neer als een duif en
trok in Jezus (Mattheis 3:16). Van die tijd af beschikte alleen Jezus over de kracht Gods (rizah *Elahim)
en wordt die Heilige Geest genoemd. Als Zoon van God kreeg Hij bovendien niet een beetje van Gods
Geest zoals anderen overkwam, maar de ‘volle maat’ die binnen het raam van Zijn bediening past.
Resumerend: De riiah *Elohim en de Heilige Geest versterken reeds aanwezige eigenschappen van een
gelovige. De Rizah Yahweh voegt een Goddelijk (dus bovennatuurlijk) element toe.

D. De Context

Als Jezus Zijn uitspraak over de Lastering van de Geest doet, hangt dat samen met de ontspoorde relatie
met de Farizeeén. Zij ontkenden dat de Geest van God in Jezus gevaren was. Zij wezen Hem als Messias én
Zoon van God af. De werken van God die Jezus Christus deed, worden daarom door de Farizeeén als
Satanische daden neergezet (de Beélzebul — Matthelis 12:24). Was dat dan tegen beter weten in? Ja! De
Farizeeén hadden kennis over de Messias, maar zij stelden hun eigen dogmatiek boven die van de profeten.
Ze zagen Zijn wonderen, maar schreven die aan Satan toe om hun eigen dogmatiek te redden. Daarmee
lasterden ze de Geest van God en — zo spreekt Jezus — daarvoor bestaat geen vergeving!

E. De Lastering van de Geest — Heden

Is deze ‘fatale zonde’ eenmalig, dus gebonden aan die tijd? Neen, ze bestaat heden ook nog. Het komt voor
dat iemand die God dient en Jezus Christus volgt Hem na verloop van tijd toch verloochent. Kan ik
voorbeelden geven? Neen, daar schrik ik voor terug, want ik ken de maat waarmee God meet niet.
Misschien is iemand die gemarteld wordt en dan God of Jezus verloochent niet toerekeningsvatbaar. Het is
niet aan mij om te oordelen. Wel om te waarschuwen: U die Christus kent en God dient, laat Hem nooit
los, wat u ook overkomt. Verder durf ik niet te gaan!

F. De Heilige Geest Is aan de Gemeente Verbonden
3



Na de hemelvaart werd de Heilige Geest op Pinksterdag uitgestort op de gelovigen in Jeruzalem. Sindsdien
behoort de Heilige Geest de Gemeente van Christus toe. Eenieder die Jezus als Heer belijdt, ontvangt de
Geest. Dat is een kracht Gods die in bijzondere gevallen zelfs genezing kan bewerken. Echter de innerlijke
kracht is het belangrijkste aspect, zoals 2 Korintiérs 4:16 (NBV21) bevestigt:
Daarom verzaken wij onze plicht niet, want ook al gaat ons uiterlijke bestaan verloren, ons innerlijke
bestaan wordt van dag tot dag vernieuwd.

Voorbespreking bij Vers 30

Deze tekst wordt mijns inziens vaak verkeerd uitgelegd. Daarin wordt in feite over elke mens op aarde

gezegd dat hij/zij véor of tegen Jezus Christus is. Dus: Als je niet voér de Christus kiest, ben je vanzelf

tegen Hem ook al ben je onwetend. De Studiebijbel bevestigt dat: Het is onmogelijke neutraal te blijven. Er

is geen middenweg. Maar wat moeten we dan met al die honderden miljoenen mensen die God en Jezus

Christus niet kennen? Vallen zij niet onder de tucht van het geweten? Romeinen 2:14-19 (NBV21) is daar

heel duidelijk over:

14 Wanneer namelijk mensen uit volken die de wet niet hebben, de wet van nature naleven, dan zijn ze
zichzelf tot wet, ook al hebben ze hem niet.

15 Ze bewijzen door hun daden dat wat de wet eist in hun hart geschreven staat; en hun geweten bevestigt
dit, omdat ze zichzelf met hun gedachten beschuldigen of vrijpleiten.

16 Dit alles zal blijken op de dag waarop, volgens het evangelie dat ik verkondig, God door Christus Jezus

oordeelt over wat er in de mens verborgen is.

We dienen Matthels 12:30 beter te vertalen en in z’n context te plaatsen en dan is de uitkomst anders. Dan

spreekt Jezus exclusief tot zijn tegenstanders; de Farizeeén. Hij stelt ze voor de keus: voor of tegen.

Vers 30 Wie niet met Mij is, is tegen Mij. En wie niet samenbrengt achter Mij aan, drijft uiteen.
Wat Jezus hier zegt, is dat het volgen van Jezus weerstand opwekt onder de krachten van deze wereld. Want
die worden gedomineerd door de ‘overste van deze wereld’, Satan, zoals 1 Johannes 5:19 getuigt:
We weten dat wij uit God voortkomen, terwijl de hele wereld in de macht is van hem (Satan) die het kwaad
zelf is. En in Johannes 8:23 (NBV21) bevestigt Jezus dat:
Jezus vervolgde: ‘U (ongelovige Joden) bent van beneden, Ik ben van boven; u hoort bij deze wereld, 1k
hoor niet bij deze wereld. En in Johannes 17:14 (NBV21):
Ik heb hun uw woord doorgegeven. De wereld haat hen, omdat ze niet bij de wereld horen, zoals ook Ik
niet bij de wereld hoor.

De ‘geest van de wereld’ is dus uit Satan, anders is de ellende op aarde niet te verklaren. Die wereldgeest is
per definitie vijandig naar de Gemeente van Christus — die Zijn lichaam is. Maar dat zegt niets over al die
mensen die, onkundig van de hoge God en Christus, hun geweten gehoorzamen. Want eenieder die haar of
zijn geweten in dat kader gehoorzaamt, dient de hoge God zonder Hem te kennen (Romeinen 2:15).

Vers 31 Om die reden verzeker Ik u: Elke zonde en lastering moge de mensen wellicht vergeven worden,
maar de lastering van de Geest zal geen mens vergeven worden.

Het is helder dat Jezus hier in eerste instantie op de Farizeeén doelt. Hij begint positief. Elke zonde of
lastering kan een mens vergeven worden, mits hij of zij die belijdt voor God en de naaste. Dat is een
geweldige troost voor hen die eens ontspoord zijn. Er is slechts één uitzondering: De lastering van de
Geest. Dat geldt allen die God en Jezus Christus wel kennen, maar Hen om wat voor reden ook bewust
afwijzen.

Vers 32 En wie zich uitspraken permitteert tegen de Zoon des Mensen, het moge hem vergeven worden.
Echter, wie durft te argumenteren tegen de Heilige Geest, hem zal dit niet vergeven kunnen worden,
noch in deze eeuw noch in de toekomende.

Veel mensen hebben Jezus ooit afgewezen, maar vonden Hem op latere leeftijd — daar gaat vers 32a over.
Vers 32b spreekt echter van de lastering van de Geest. Dienaangaande spreekt Jezus over twee begrippen:



1. Vergeving van zonden die tijdens iemands leven gepleegd zijn. Dat is geen eenmalig gebeuren maar
troostend element in het leven dat een mens leidt. Gelovigen zondigen en vragen daarvoor vergeving. In
Christus weten we zeker die te ontvangen, mits ze beleden worden.

2. De tweede vorm van vergeving wijst op het moment dat het boek des levens geopend wordt — het oordeel
voor de Grote Witte Troon (Openbaring 20:11-14). Zij die ingeschreven staan (dat zijn gelovigen die
geen lid zijn van de Gemeente) worden behouden. Maar eenieder die de Geest gelasterd heeft, blijkt niet
meer ingeschreven in het Boek des Levens en gaat dus per definitie verloren.

Matthels 12:33-37 Wee U, Farizeeén en Schriftgeleerden

Vers 33 Verzorg een boom goed, dan zijn de vruchten ervan ook goed. Maar stel dat een boom
verwaarloosd wordt, dan zijn de vruchten ervan slecht. Want aan de vruchten kent men de boom.

Vers 34 Addergebroed! Hoe denkt u iets goeds te kunnen zeggen, terwijl u slecht bent? Want waar het hart
vol van is, daar loopt de mond van over.

Jezus Christus begint Zijn veroordeling van de Farizeeén met een simpel voorbeeld. Hij maakt duidelijk dat
de Farizeeén hun geloof niet verzorgd hebben. Zij waren bezig met hun status en dogma’s. Daar was hun
hart vol van. Die overstemde het ‘spreken van God’ door de profeten, Johannes de Doper én Jezus Christus.

Vers 35 Een goed mens brengt uit de goede schat van zijn hart het goede voort, terwijl een slecht mens uit
een slechte schat put en zo het slechte voortbrengt.

Een hart dat vol is van eigen ik heeft geen ruimte voor God of Jezus. Want ‘gefocust zijn’ op eigenbelang
zonder liefde is satanisch en dat was de grondoorzaak van de val van Satan. Alleen uit God kan het goede
ontstaan. Als een mens zich losmaakt van het ‘goede’ (God) ontstaat een ‘schat van eigen belang’ (slechte
schat). Hier is dat de dogmatiek van de Farizeeén en die sloot uit dat Jezus de Messias is én Zoon van God.
Daarmee hebben de Farizeeén zich aan het slechte (het kwaad) overgeleverd. Dat is per definitie uit Satan.

Vers 36 Echter 1k zeg u dat van elke lichtvaardige bindende uitspraak die wellicht in ijdelheid wordt
uitgesproken door een mens, hij voor zijn uitspraak verantwoording zal moeten afleggen op de dag van
het rechtmatig oordeel.

Vers 37 Want op grond van de woorden die u verkondigd hebt zult u gerechtvaardigd worden en op grond
van de bindende uitspraken die u deed, zult u veroordeeld worden.

De geboden van de Farizeeén worden omschreven als elke lichtvaardige bindende uitspraak en dat is een
onthullende omschrijving van het wezen van hun dogmatiek — die diende tot eigen verheffing! Is daarmee
elke uitspraak van een Farizeeér fout? Neen, er staat ook wellicht. Jezus stelt de vanzelfsprekendheid aan de
kaak waarmee Farizeeén hun dogmatiek aan anderen oplegden en aan hun zelfverheffing.

Elke lichtvaardige bindende uitspraak?... Ik ken de grens niet tussen onkunde en kwade wil. Het ontbreekt
mij aan moed en gezag om dat te kunnen en mogen doen. lemand die leiding geeft in een christelijke kerk
moet die grens zelf bepalen of (bij ontsporing) dient door plaatselijke gelovigen gecorrigeerd te worden.
Zeker is dat geestelijke leiders eens verantwoording moeten afleggen bij God. Vers 37 is daar helder over.

Mattheus 12:38-42 Het Teken van Jona

Inleiding

De Farizeeén waren een religieuze beweging die een strikte handhaving van de Thora voorstond. Zij
volgden ‘de school van Sjammai’, een beroemd wetgeleerde die de Thora aangevuld had met allerlei voor-
schriften (= De Mondelinge Thora). Zo hoefde niemand meer te wikken en te wegen bij het interpreteren
van de wet. Aldus was het menselijk beoordelend aspect verwijderd; alles lag vast! Met die dogmatiek
botsten de Farizeeén per definitie met Jezus, want Die ging uit van billijkheid: De maat van de zonde wordt
door Hem afgemeten aan omstandigheden en het formaat van de zondaar. Jezus was mild tegen zondaars.
De Farizeeén echter huldigden het principe: Oog om oog, tand om tand en dat was een nietsontziende
dogmatiek. Kwijtschelding van schuld uit liefde tot de naaste was daar geen onderdeel van.




Vers 38 Toen hebben sommigen van de Farizeeén en Schriftgeleerden zich afgescheiden en die vroegen
Jezus indringend: Meester, wij willen graag een teken van U zien.

Er zijn ondertussen Schriftgeleerden gearriveerd — vakgenoten van Jezus. Zij proberen de gemoederen te
sussen en overleggen met een enkele gematigde Farizeeén. Om de vijandelijke Farizeeén wind uit de zeilen
te nemen, vragen ze Jezus om een teken — zo zou Hij immers bewijzen dat Hij door God gezonden is.

Vers 39 Hij echter nam afstand en sprak hen als volgt toe: Deze gekwelde en overspelige generatie
verlangt een teken? Doch er zal geen ander teken gegeven worden dan het teken van Jona de profeet.
Vers 40 Want zoals Jona drie dagen en drie nachten in de buik van een enorme vis verbleef, zo zal de Zoon
des Mensen in het hart van de aarde verblijven: drie dagen en drie nachten.

Jezus wijst de toenaderingspoging van de gematigde Farizeeén en Schriftgeleerden af met een cryptische
profetie. Zullen zij die begrepen hebben? Waarschijnlijk niet. Natuurlijk kenden ze het verhaal van Jona —
dat was het Robin Hood verhaal van die tijd. Maar wat had Jezus daar mee te maken? En wat betekent in
het hart van de aarde? Dat was geen bekende uitdrukking. Het dodenrijk werd hades genoemd of sheol.
Bovendien (zelfs al hadden ze het begrepen): Wie kon zijn dood voorspellen en daarna weer opstaan?

Vers 41 De Ninevieten zullen samen met deze generatie opstaan op de dag van het rechtmatig oordeel en
die generatie veroordelen, want zij hebben zich bekeerd op de prediking van Jona. Zie en besef: lemand
groter dan Jona is hier.

Vers 42 De koningin van het Zuiden zal samen met deze generatie opstaan in het rechtmatig oordeel en die
veroordelen. Want zij was van de einden van de aarde gekomen om van de

grote wijsheid van Salomo te leren. Zie en besef: lemand groter dan Salomo is hier.

Jezus zet vers 39-40 kracht bij met een heftige uitspraak. Hij profeteert dat deze (ongelovige) generatie op
de dag van het rechtmatig oordeel (= het oordeel van het eind der tijden) aangeklaagd zal worden door de
heidense bevolking van Ninevé en een heidense koningin uit Ethiopié — want zij hebben zich bekeerd!
Ninevé was de hoofdstad van het Assyrische Rijk dat vreselijke misdaden pleegde in haar veroveringszucht.
Toch kwamen de inwoners tot bekering en worden ze gerechtvaardigd; de Farizeeén echter niet! Het is een
bikkelharde uitspraak en het is bijzonder dat die niet tot een handgemeen met de Farizeeén leidde. Wellicht
kwam dat door de aanwezige drommen mensen (Vers 23) die Jezus goed gezind waren, anders...

Zie en besef: lemand groter dan Jona (en) Salomo is hier.

Jezus getuigt dat Hij meer dan een profeet én meer dan koning Salomo. Deze en voorgaande uitspraken zijn
evenzo vele mokerslagen die de Farizeeén treffen. Zelfs de gematigden onder hen en de Schriftgeleerden
zullen dit ontzet hebben aangehoord.

Excurs 3: Demonische Belasting
Matthetis 12:43-45 bevat belangrijke uitspraken die de werkwijze van Satan en zijn demonen onthullen.

A. Het Geweten — Een Bescherming
De uitdrukking tou anthropou (dé mens — Vers 43) kan twee betekenissen hebben:

1. Een willekeurige mens als ‘vertegenwoordiger’ van de mensheid en

2. Een bepaalde mens als zijnde representatief voor een groep mensen (in dit geval de Farizeeén).
Demonische geesten kunnen mensen niet naar believen binnendringen. De mens is geschapen als evenbeeld
van de hoge God — beslist niet als woonplaats voor demonen. De bescherming tegen kwade machten zetelt
in het geweten, want dat is een ‘lijntje met God’, een kracht ten goede die ons aanmoedigt om op het rechte
pad te blijven.

B. Overgeleverd aan Satan:

Een demonische belasting kan alleen ontstaan als een mens de deur naar Satan zelf opendoet. Bijvoorbeeld
door met spiritisme te experimenteren of het kwaad als levenswijze te omarmen. Dan wordt het geweten
uitgeschakeld en vervalt de bescherming van God. Met de uitdrukking fou anthropou (dé mens,vers 43)
worden dus mensen bedoeld die de stap naar het kwaad al gezet hebben en daarom demonisch belast zijn.
Dat zijn de Farizeeén die Jezus ter dood willen brengen.

6



C. Een Lege Huls:

Een onreine geest besluit op een zeker moment een mens te verlaten. Hij heeft dus een eigen wil. Na zijn
vertrek ontstaat een vreemde situatie. Deze mens is dan een wezen zonder moreel besef; een lege huls en
die kan gevuld worden. De deur staat aldus wijd open voor andere onreine geesten.

Mattheis 12:43-45 Van Kwaad tot Erger: De Gelijkenis van de Onreine Geest

Vers 43 Stel dat een onreine geest een mens zou verlaten, dan dorre plaatsen doortrekt om rust (= een
nieuwe menselijke woonplaats) te zoeken, maar er geen vindt.

Jezus spreekt tot Farizeeén die Zijn dood verlangen. Zij hebben het kwaad omarmd en zo een onreine geest
in hun hart toegelaten. Als deze zijn werk heeft gedaan, verlaat hij deze mens om een nieuw slachtoffer te
zoeken, maar vindt die niet. Dat zoeken zonder te vinden wordt omschreven met: dorre plaatsen.

Vers 44 Dat hij toen besloot: Ik zal terugkeren naar mijn huis dat ik verlaten heb. Daar aangekomen, vindt
hij (het huis) onbewoond, schoongemaakt en op orde gebracht.

De onreine geest vindt geen nieuw slachtoffer en besluit daarom naar zijn vorige slachtoffer terug te keren.
Daar vindt hij in die mens een opmerkelijke geestesgesteldheid. Het huis (het innerlijk van deze persoon) is
onbewoond, schoongemaakt en op orde gebracht. De man zelf heeft zich dus bekwaamd in het kwaad.

Vers 45 Dan gaat hij weg en neemt zeven ¥ andere ? geesten met zich mee die slechter zijn dan hij. Ze zijn
toen naar binnengegaan om daar permanent te gaan wonen. Aldus overkomt een mens uiteindelijk iets
dat erger is dan daarvoor en zo zal het ook met deze gekwelde generatie gaan.
De boze geest treft een ideaal huis aan en meldt dat bij zijn superieuren®. Die zien direct in dat de Farizeeér
belangrijk is, want hij bestrijdt Jezus. Daarom vaart een hoge demon in hem om daar permanent te wonen
— 00k bij de andere zeven. Aldus zijn acht Farizeeén instrument van Satan geworden. Er is geen weg terug.
DZeven kan letterlijk genomen worden en 7 + 1 = 8 kwaadwillige Farizeeén.
2Mattheiis gebruikt het woord hetera. Het is dus een groep van verschillende klasse. Dat zijn hogere demonen®.

Matthels 12:46-50 Wie Is Mijn Moeder, Broer of Zus?

Vers 46 Ondanks dat Jezus met een grote groep mensen in gesprek was, meldden zich plotseling Zijn
moeder en Zijn broers omdat ze Hem wilden spreken.

Vers 47 lemand klampte Hem toen aan en zei: Weet U wel dat Uw moeder en Uw broers buiten staan en U
willen spreken?

Midden in een discussie wordt Jezus gezegd dat Zijn moeder en broers Hem direct willen spreken.

Vers 48 Maar Hij richtte Zich tot Zijn discipelen en nam zo afstand van degene die tot Hem gesproken had.
Vers 49 Wie is dan Mijn moeder en wie zijn Mijn broers? En terwijl Hij Zijn ene hand naar Zijn
discipelen uitstrekte, verklaarde Hij: Aanschouw Mijn moeder en Mijn broers!

Vers 50 Want wie de wil van Mijn Vader Die in de hemelen is begeert te doen, die is Mijn broer of Mijn zus
of Mijn moeder.

De verwachting was natuurlijk dat Jezus zijn naaste familie tegemoet zou gaan, maar dat doet Hij niet. Hij
geeft niet eens antwoord, maar spreekt Zijn discipelen toe over zijn ‘familieband’. Dat moet een emotioneel
moment geweest zijn voor de twaalf discipelen. Zij waren immers nog maar leerlingen en zijn pas langzaam
aan het beseffen dat zij iets groots meemaken; dat zij de Messias volgen — de Zoon van God. Jezus Christus
verklaart hun tot Zijn naaste familie, boven eigen broers en Zijn eigen moeder. Hij doet dat publiekelijk,
voor het oog van Farizeeén en Schriftgeleerden. Zijn moeder en broers zullen dit moment nooit vergeten
zijn; evenals de discipelen! En met vers 48-50 is ‘de facto’ de Gemeente van Christus geboren.

Dit is een uittreksel van de Verklaring van Mattheiis door Gert A. van de Weerd. Daar wordt de in deze studie gebruikte
grondtekst diepgaand verantwoord.
Copyright: Gert A. van de Weerd; PMI Boeken BV.



